ISLAM DAN TEOLOGI PEMBEBASAN
Doni Arief, MA. (lenterahati1982@gmail.com)

Abstrak, Tulisan ini membahas Islam sebagai teologi pembebasan yang memiliki misi fundamental
untuk membebaskan manusia dari berbagai bentuk penindasan, baik dalam aspek teologis, sosial,
ekonomi, politik, maupun budaya. Islam sejak kemunculannya hadir sebagai kekuatan transformatif yang
menentang kemusyrikan, ketidakadilan, kebodohan, kemiskinan, dan dominasi tiranik, serta mengangkat
martabat manusia melalui pengakuan tauhid dan tanggung jawab kekhalifahan. Dalam konteks ini, teologi
pembebasan dipahami sebagai upaya reinterpretasi ajaran Islam agar tetap relevan dan responsif terhadap
dinamika perubahan sosial yang kompleks. Tulisan ini menguraikan pengertian Islam sebagai teologi
pembebasan, latar belakang historis dan sosial kemunculannya, hubungan Islam dengan teologi
pembebasan, serta relevansinya sebagai solusi atas krisis masyarakat modern yang diakibatkan oleh
kegagalan sistem kapitalisme dan sosialisme. Dengan pendekatan substantif, Islam ditampilkan sebagai
paradigma teologi yang tidak hanya bersifat normatif-dogmatis, tetapi juga aplikatif dan emansipatoris,
yang berorientasi pada transformasi sosial, keadilan, dan kesejahteraan umat manusia secara menyeluruh.

Kata Kunci: Islam, Teologi Pembebasan, Transformasi Sosial, Penindasan, Keadilan Sosial,
Tauhid, Masyarakat Modern.

Abstract, This paper examines Islam as a theology of liberation that carries a fundamental mission to
emancipate human beings from various forms of oppression, including theological, social, economic,
political, and cultural domination. From its earliest emergence, Islam functioned as a transformative
force opposing polytheism, injustice, ignorance, poverty, and tyrannical power, while upholding human
dignity through the affirmation of monotheism (tawhid) and the responsibility of human stewardship
(khilafah). In this context, liberation theology is understood as an effort to reinterpret Islamic teachings in
order to maintain their relevance and responsiveness to complex and dynamic social realities. This study
explores the concept of Islam as a theology of liberation, the historical and socio-structural background
of its emergence, the relationship between Islam and liberation theology, and its relevance as a solution to
the crises of modern society resulting from the failures of capitalism and socialism. Through a substantive
approach, Islam is presented not merely as a normative-dogmatic theology, but as an applicative and
emancipatory paradigm oriented toward social transformation, justice, and comprehensive human
welfare.

Keywords: Islam, Liberation Theology, Social Transformation, Oppression, Social Justice, Tawhid,
Modern Society.

I. Pendahuluan

Islam adalah ajaran yang membawa misi perubahan, pembaharuan dan pembebasan terhadap
sistem sosial yang terbentuk dalam bingkai despotisme yang menguntungkan kepentingan segelintir
kalangan. Islam secara ideologis maupun historis mempunyai akar pemikiran dan tradisi keberagamaan
yang reaktif terhadap berbagai gerakan intimidatisi yang berusaha mengeksploitasi tatanan nilai kebaikan
secara universal. Tidak mengherankan, apabila kemunculan Islam pertama kali adalah membawa

14


mailto:lenterahati1982@gmail.com

semangat pembebasan dan mengangkat derajat manusia untuk mendapatkan posisi yang layak dalam
konteks kehidupan ekonomi, sosial, politik dan budaya. Sehubungan dengan ini, Nabi Muhammad saw
mendapatkan legalitas utama sebagai penggerak semangat pembebasan masyarakat bawah (grass roots)
yang tertindas untuk mendapat posisi yang layak dalam kehidupan sosial dan budayanya (social and
cultural systems). Dengan jasanya ini, maka Nabi Muhammad saw mendapatkan pengakuan sosial di
kalangan masyarakat miskin —dhuafa—, sehingga dia diberikan konotasi sebagai Ahlu al-Masakin®.

Agenda utama Islam adalah memberikan identitas yang utuh kepada manusia agar dapat
menghargai eksistensinya sebagai manusia yang mempunyai otoritas penuh terhadap kelanggengan hidup
secara teologi —pengakuan Tauhid—, pelaksanaan syariat —implikasi pemahaman esoteris dan eksoteris
Tauhid— dan kewajiban mensejahterahkan kehidupan profannya —implikasi tanggung jawab kekhalifahan
di muka bumi-. Dengan demikian, Islam berjalan dalam tatanan konsep dan realitas, sehingga akan
terwujud keseimbangan Islam sebagai platform ideal untuk menjawab tantangan realitas yang multi
kompleks dan selalu bergerak dinamis. Islam kemudian memberikan kerangka yang utuh dalam sistem
teologi yang dijadikan sebagai tolok ukur —dalam skala tertentu menjadi doktrin— ketahanan umat Islam
dalam merespon invasi perubahan zamannya. Dalam hal ini, dibutuhkan kesiapan intelektual untuk
memberikan warna baru terhadap interpretasi ide kelslaman sehingga dapat ditampilkan Islam yang
akomodatif, fleksibel dan tegas dalam membaca perubahan sistem sosial yang terkadang sulit diprediksi.

Muhammad Arkoun memberikan ilustrasi gamblang untuk mengantisipasi pemahaman Islam
yang kaku dan rigid dalam meneropong kenyataan. Argumen utamanya adalah melakukan dekonstruksi
atau pembongkaran sejarah penyelamatan sebagai hasil dari masyarakat penafsir terhadap sejarah dunia.
Terjadi usaha untuk mereduksi semangat kalam Ilahi yang beranjak pada wacana keagamaan dan kitab
resmi suci tertutup yang semakin kehilangan semangatnya ketika berada dalam bingkai subjektif
masyarakat penafsir. Dengan demikian, interpretasi terhadap doktrin sangat tergantung dari pemikiran
penafsir dengan latar belakang sosial dan kultur yang mengitarinya untuk membuat formulasi yang
mampu menetralisir gejolak zamannya?.

Berangkat dari sudut pemahaman Islam yang berbeda, maka terbentuklah tipologi keberagaaman
dengan corak yang berbeda di kalangan umat Islam, diantaranya adalah substansialisme, legalisme atau
formalisme dan spritualisme. Substansialisme mengarah pada pemahaman Islam yang didasarkan pada
esensinya, sehingga akan menampilkan wajah Islam yang bersifat eksklusif dari sudut ideologi dan
bersifat inklusif dari sudut pemahaman, pengembangan dan penerapan nilai Islam. Aspek yang terpenting
dalam Islam adalah esensi dibandingkan label atau simbol kelslaman yang bersifat eksplisit. Legalisme
dan formalisme adalah pemahaman yang lebih mengutamakan esklusifisme sehingga menekankan
pentingnya pemeliharaan label dan simbol kelslaman sebagai wujud pengakuan identitas. Dalam bentuk
ini, pemahaman Islam lebih bersifat literal dan partikular dengan tendensi pemahaman yang sempit,
sehingga konsekwensinya akan melahirkan pemahaman yang bersifat fundamental dan tidak jarang
berujung pada ekspresi keagamaan yang terkadang dapat bersifat damai atau radikal. Spritualisme adalah
pemahaman yang lebih mengutamakan aspek batiniah (esoteris), yang diwujudkan dalam bentuk
pelembagaan sosial melalui kelompok-kelompok eksklusif spritual mistik, tarekat atau tasawuf dan
bahkan melalui kelompok-kelompok yang mengarahkan kerangka berpikir keagamaannya pada
pegkultusan tokoh atau ideologi tertentu. Pemahaman yang berkembang dalam kelompok ini biasanya
bersifat sempit dan terbatas pada kalangan mereka sendiri®.

Islam dengan corak pemahaman substansial berpotensi untuk melahirkan berbagai gerakan
keagamaan dengan trend pemahaman Islam yang dinamis. Timbulnya berbagai wacana pemikiran Islam,
seperti Islam dan teologi lingkungan hidup, Islam dan teologi kerukunan, Islam dan teologi pembangunan,
Islam dan teologi pembebasan dan masih banyak wacana lainnya, merupakan kondisi yang inheren dalam

! Abuddin Nata. Peta Keragaman Pemikiran Islam di Indonesia,, cet | (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2001), 91.
2 Machasin. Islam Teologi Aplikatif , Cet. | (Yogyakarta: Pustaka Alief, 2003), 79.
3 Azyumardi Azra. Konteks Berteologi di Indonesia, cet | (Jakarta: Paramadina, 1999), 9.

15



pemikiran Islam yang bersifat substansial tersebut. Dengan demikian, Islam sebagai doktrin teologi akan
bergerak dinamis untuk merespon gejolak sosial kemasyarakatan. Dalam konteks ini, kebalikannya adalah
muncul pemahaman Islam sebagai doktrin teologi yang masih sering menggiring umat Islam untuk
terjebak pada teologi yang bersifat normatif, dengan corak pengakuan loyalitas terhadap kelangannya
sendiri, keterlibatan (involvement) yang tinggi terhadap keyakinan teologi yang kebenarannya dianggap
mutlak dan mengungkapkan bahasa agama yang identik dengan teologi yang menjadi alur pemikirannya.
Kenyataan ini akan menjadi kohesi utama untuk melahirkan pengakuan kebenaran (truth claim) yang
menolak pengakuan atau nilai asing yang berada di luar kalangannya, dimana kemudian akan
menimbulkan sekat-sekat formalisme di kalangan umat Islam itu sendiri. Mungkin inilah, faktor utama
yang menyebabkan tumbuh suburnya wacana teologi sebagai tradisi untuk menyusun kembali pemahaman
Islam dalam kerangka pembebasan dari keterkungkungan teologi normatif yang dianggap gagal
menampilkan wajah Islam yang dinamis. Selain itu, teologi pembebasan sering didefenisikan sebagai
prinsip dasar yang melahirkan gerakan untuk melepaskan manusia dari ketertindasan, keterbelakangan,
kemiskinan, keterpecahbelahan, ketidakpedulian, pembaratan, penjajahan dan dominasi lainnya yang
mengaburkan eksistensi manusia. Dalam tulisan ini akan dibahas tentang pengertian Islam teologi
pembebasan, latar belakang timbulnya, hubungan Islam dan teologi pembebasan serta teologi pembebasan
sebagai solusi krisis masyarakat modern.

Il. Pembahasan
2.1. Pengertian Islam Sebagai Teologi Pembebasan

Secara etimologi, teologi berasal dari bahasa Inggris Theology yang berarti ilmu agama,
sedangkan secara istilah adalah ilmu yang membicarakan tentang masalah-masalah keTuhanan, sifat yang
mesti ada padaNya, sifat yang mesti tidak boleh ada padaNya (mustahil) dan sifat yang mungkin ada
padaNya (jaiz), serta membicarakan pula tentang Rasul Tuhan dan berbagai hal lain yang berkaitan
dengan perbuatannya. Teologi dapat juga diartikan sebagai ajaran dasar dari suatu agama. Setiap orang
yang ingin menyelami seluk-beluk agamanya secara mendalam perlu mempelajari teologi yang terdapat
dalam ajaran agamanya. Mempelajari teologi akan memberikan pemahaman dengan landasan yang kuat
terhadap ajaran agama sehingga tidak mudah diombang-ambing oleh perubahan zaman. Dengan demikian,
teologi adalah prinsip yang menjadi acuan dasar dalam keyakinan manusia yang mempunyai pengaruh
dalam wujud dan tingkah laku nyata*. Teologi sangat dipengaruhi oleh iman dan pemahaman yang baik
terhadap esensi ajaran agama, sehingga teologi merupakan simpul pemahaman agama yang direntangkan
oleh keimanan terhadap ajaran agama. Pada skala ini, ajaran atau doktrin agama tidak dapat berubah dan
selalu sama dalam setiap masa, sedangkan teologi merupakan pemahaman agama yang didasarkan pada
keyakinan agama yang selalu menyesuaikan diri dengan tuntutan masanya, sehingga sakralisasi terhadap
pemahaman teologi tertentu sering tidak dianggap relevan lagi dijadikan sebagai argumentasi logis dan
mutlak untuk menyelesaikan persoalan zaman yang berkembang pesat.

Pembebasan dalam bahasa Inggrisnya disebut liberation, diartikan sebagai usaha untuk
melepaskan keterikatan, keterkungkungan dan ketertindasan, mengubah ke arah yang lebih baik serta
menentukan arah baru. Secara implisit, dalam pengertian tersebut terkandung makna transformatif yaitu
pergeseran dari tradisi lama yang kurang baik kepada tradisi baru yang lebih baik. Dengan demikian,
Islam teologi pembebasan dapat diartikan sebagai paham pemikiran yang mengklaim bahwa ajaran Islam
bersumber dari Allah dengan kekuatan mengikat dan mutlak yang harus diakui kebenarannya, dimana di
dalamnya terdapat nilai serta aturan yang membebaskan manusia dari berbagai bentuk penindasan jiwa
dan fisik, pemenjaraan hak asasi, kejumudan berpikir, keterbelakangan hidup dan penjajahan tiranik yang

4 Abuddin Nata. Peta Keragaman.., 28.

16



menghambat pengembangan potensi. Dengan demikian, dalam pemahaman tersebut terkandung semangat
revolusioner untuk menjadikan Islam sebagai tumpuan utama (area of concern) dalam meningkatkan taraf
hidup manusia dalam semua aspek. Penindasan manusia terhadap manusia, penindasan pemikiran
terhadap kebebasan berbuat (predestinasi), penindasan dan pemaksaan ideologi tertentu, akan kehilangan
momentumnya dalam ide teologi pembebasan®.

Sehubungan dengan hal ini, Hasan Hanafi menyatakan bahwa dalam teologi itu sendiri terdapat
usaha pembebasan, sehingga dia mengartikannya sebagai ilmu yang membaca, dalam agidah, kenyataan
kehidupan kaum muslimin yang berupa penjajahan, keterbelakangan, ketertindasan, kemiskinan,
pembaratan, keterpecahbelahan dan ketidakpedulian. Di samping itu, ilmu ini juga melihat, di dalam
agidah terdapat sendi-sendi kemerdekaan, unsur-unsur kemajuan dan syarat-syarat kebangkitan®.

Pada dasarnya semangat yang terkandung dalam teologi pembebasan lebih mengarah pada misi
pembentukan cita-cita ideal yang ingin diwujudkan Islam, sehingga secara substansial teologi pembebasan
merupakan proses yang berkelindan bersamaan dengan visi kemunculan Islam. Misi utama yang
dilakukan Rasulullah saw sebagai utusan Allah adalah membebaskan manusia dari berbagai hal yang
merendahkan martabatnya seperti kemusyrikan, pertengkaran, kebodohan dan berbagai keterbelakangan
lainnya. Senada dengan hal ini, Kuntowijoyo menyatakan bahwa, “Salah satu kepentingan terbesar
kemunculan Islam sebagai sebuah ideologi sosial adalah bagaimana masyarakat agar sesuai dengan cita-
cita dan visinya mengenai transformasi sosial. Semua ideologi atau filsafat sosial menghadapi suatu
pertanyaan pokok, yakni bagaimana mengubah masyarakat dari kondisinya yang sekarang menuju
kepada keadaan yang lebih dekat dengan tatanan idealnya .

Islam tidak hanya tampil sebagai ajaran kosmik yang berkutat pada urusan yang bersifat
konseptual dan sakral, tetapi Islam adalah sistem agama dalam bingkai kausalitas sosial dan bahkan
urusan tersebut menjadi variabel yang tidak terpisahkan darinya (dependen variabel).

2.2. Latar Belakang Munculnya Wacana Islam dan Teologi Pembebasan

Munculnya wacana pembebasan sering berawal dari keadaan ketidakberdayaan yang menghimpit
kreatifitas dan mengekang kebebasan manusia untuk mendapatkan apresiasi dalam lingkungan sosialnya.
Ideologi pembebasan tidak hanya monopoli Islam per se, tetapi semua agama mempunyai fungsi
pembebasan yang berperan sebagai landasan transformatif. Terlepas dari ikatan hegemoni keagamaan,
munculnya wacana pembebasan ternyata dapat juga diakibatkan karena kekecewaan mendalam terhadap
agama dan pemerintahan yang opresif dan tiranik. Respon terhadap kekecewaan tersebut akan
membangkitkan semangat dalam pembentukan seperangkat metode untuk memberangus klaim mistifikasi,
yaitu kecenderungan memitoskan penindas di dalam kesadaran kaum tertindas, sehingga kesadaran yang
muncul dalam diri kaum tertindas bukanlah kesadaran kritis untuk mengubah ketertindasannya, melainkan
kesadaran naif yang merupakan hasil dari apresiasi sikap dan pikiran para penindasnya®.

Agama memiliki watak ganda, tidak hanya berfungsi sebagai pembebasan, tetapi juga berfungsi
sebagai penindas. Agama di satu sisi merupakan kekuatan pembebasan yang mengangkat derajat hidup
manusia, tetapi di satu sisi Agama juga sering dijadikan sebagai alat penindas, atau setidaknya untuk
menjustifikasi kondisi ketidakberdayaan manusia menghadapi berbagai bentuk penindasan. Dengan
demikian, dalam konteks perjuangan pembebasan, agama sering dijadikan entitas yang paradoksal.
Berangkat dari sini, Karl Marx memandang agama sebagai salah satu faktor dominan yang mengakibatkan
ketertindasan manusia, dia kemudian menyatakan agama adalah candu bagi masyarakat.

Secara implisit wacana pembebasan telah menjadi tema sentral dalam Islam. Tujuan utama
kedatangan Islam adalah membebaskan manusia dari belenggu kebodohan, ketertindasan dan kemusyrikan

5 Muh. Hanif Dhakiri. Paulo Freire, Islam dan Pembebasan, cet | ( Jakarta: Djambatan, 2000), 89.

6 Machasin. Islam Teologi,,,.7.

7 Kuntowijoyo. Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia, cet I, (Y ogyakarta: Shalahuddin Press, 1985), 102.
8 Muh. Hanif Dhakiri. Paulo Freire,,,,. 42.

17



menuju kepada totalitas kebaikan yang seimbang diantara dunia dan akhirat®. Tugas penyampaian risalah
Islam itulah yang diemban oleh Nabi Muhammad saw selama 13 tahun di Mekkah untuk membebaskan
manusia dari belenggu kemusyrikan dan selama 10 tahun di Madinah untuk membina manusia yang telah
terbebas menuju proses transformasi sosial yang lebih baik.

Populernya penggunaan term pembebasan sebagai sebuah antitesis terhadap penindasan juga
muncul di kawasan Amerika Selatan, tepatnya di negara Brazil dengan tokoh utamanya Paoulo Freire,
yang menanamkan semangat pembebasan dalam konteks pendidikan. Dia melihat terjadinya status quo
untuk melanggengkan kepentingan penindas dengan menancapkan tradisi kebudayaan bisu (the culture of
silence), telah mematikan potensi masyarakat untuk lebih keratif dalam dunia pendidikan. Dia
menggunakan istilah konsep pendidikan gaya bank, dimana guru berperan sebagai penabung dan murid
berperan sebagai tempat untuk menabung, dengan kata lain murid harus mengikuti berbagai pendapat
yang dilontarkan gurunya, sehingga secara langsung akan menyebabkan terjadinya stagnasi yang
mengungkung kreatifitas siswa. Kondisi ketertindasan struktural inilah, dalam skala global akan
menciptakan kemiskinan baik dalam bidang sosial, budaya, politik dan ideologi. Untuk mengatasi problem
tersebut maka dia berusaha membuat formulasi pembebasan yang secara umum harus berangkat dari
proses pembukaan cakrawal berpikir dari masyarakat kerucut (submerged society) menuju masyarakat
terbuka (open society) yang kritis dan kreatif untuk meningkatkan kesejahteraan dalam hidupnya?®.
Demikian juga halnya, di Amerika Serikat dan Filipina digunakan teologi pembebasan untuk menentang
kemapanan sistem sosial yang dipraktekkan kalangan borjuis dengan membonceng agama sebagai sumber
utama pergerakannya'’. Di dunia Islam, teologi pembebasan menjadi kekuatan yang revolusioner ketika
agama dijadikan sebagai alat justifikasi untuk menggulingkan kekuasaan monarchi dan tiranik di Iran,
dimana Imam Khomeini sebagai mobilisator utama menanamkan ide fundamental tentang fungsi
pembebasan Islam yang mampu menjadi kekuatan dan gerakan massa menjatuhkan kekuasaan penindas
Syah Reza Pahlevi.

Terinspirasi oleh berbagai gerakan pembebasan tersebut, maka muncullah wacana teologi
pembebasan yang berusaha menjadikan Islam sebagai mainstream utama pemikirannya. Tetapi secara
historis munculnya gerakan Islam sebagai teologi pembebasan tidak terlepas dari faktor sosial
kemasyarakatan yang berperan sebagai stimulan dalam kehadirannya. Terdapat beberapa faktor yang
melatarbelakangi munculnya pemahaman tersebut baik secara internal maupun eksternal. Secara internal
adalah ajaran Islam yang menganjurkan agar manusia bergerak dinamis dan kreatif tidak terbelenggu oleh
pemahaman yang bersifat dogmatis dan sempit (taglid), sehingga manusia dapat memerankan tanggung
jawabnya sebagai khalifah di muka bumi yang berkewajiban untuk mensejahterakan kehidupan dan
lingkungannya. Islam juga sangat menentang berbagai bentuk penindasan dan kezaliman manusia dan
menganjurkan kepada manusia untuk menegakkan amar al-ma’ruf dan nahi al-munkar untuk
melenyapkan segala bentuk penindasan, penjajahan dan pemerkosaan hak asasi manusia, sedangkan
secara eksternal diantaranya:

Pertama. Respon terhadap perkembangan pemahaman Islam sebagai teologi normatif yang
menampilkan Islam dalam pemahaman yang rigid dan eksklusif. Teologi normatif memahami Islam
secara literal dalam bentuk formalisme, sehingga Islam hanya di lihat dari sudut teologi tekstual dan
mengabaikan sudut kontekstualnya. Dalam kerangka ini, Islam diilustrasikan hanya sebagai sebuah
rutinitas keagamaan yang sakral saja dan kehilangan perannya dalam tatanan kehidupan bermasyarakat.
Pemahaman teologi normatif akan berjalan secara linear dengan pengalaman dimensi mistis manusia dan
bertentangan secara diametral dengan peran kosmis yang diembannya. Dalam refleksi sosial dan politik,
pemahaman teologi normatif cenderung mengarah pada orientasi keTuhanan (teocentris), sehingga

9 Endang Saifuddin Anshari. Wawasan Islam, cet. | (Jakarta: Gema Insani Press, 2004), 33.

10 Muh. Hanif Dhakiri. Paulo Freire,,,,, 5.

11 Mark R. Woodward (Ed.). Jalan Baru Islam. (terj.) Ihsan Ali Fauzi, dari judul asli Toward A New Paradigm, cet |
(Bandung: Mizan, 1998), 239.

18



bersifat lebih tertutup terhadap perubahan atau bentuk asing yang berada di luar dirinya. Dalam konteks
sosial, pemahaman tersebut akan terkristalisasi menjadi pemahaman yang resisten terhadap dialektika
perubahan yang dianggap asing, sehingga logika berpikirnya hanya berjalan secara linear dengan aspek
normatif dan formalistik. Akibatnya, nilai kebenaran yang dianut akan dianggap sebagai kebenaran mutlak
(truth claim) yang menegasikan pengakuan kebenaran dari pihak lain. Dalam konteks politik, kekuatan
tiranik yang dilakukan penguasa akan dianggap legal, apabila diatasnamakan agama. Penguasa
membonceng agama untuk menjustifikasikan perbuatannya, sehingga dalam hal ini yang berperan sebagai
penindas justru adalah agama yang telah dipolitisir. Interpretasi penguasa terhadap agama digunakan
sebagai senjata untuk melanggengkan kepentingannya sehingga masyarakat yang meyakini agama sebagai
kebenaran mutlak tidak berdaya menentang penindasan penguasa yang dilabeli agama tersebut. Kenyataan
ini, akan melahirkan gelombang keprihatinan yang akan membangkitkan kekuatan masyarakat untuk
melakukan reformasi untuk menggulingkan dominasi agama. Sebagai contoh adalah runtuhnya dominasi
gereja di abad pertengahan yang kemudian memunculkan masa pencerahan, renaisance dan aufklerung
merupakan parameter gagalnya pemahaman teologi normatif. Di dunia Islam, jatuhnya beberapa daulah
Islam disebabkan karena gagalnya pandangan teologi normatif dalam bentuk jabariyah. Pemahaman
teologi normatif sangat rentan vis a vis rasa kemanusiaan, seperti kemerdekaan, keadilan, egalitarian dan
nilai-nilai kemanusiaan lainnya. Pemaksaan terhadap teologi tersebut akan berakibat pada kemunduran
masyarakat dalam berbagai bidang serta pudarnya kepercayaan masyarakat terhadap sistem ideologi yang
mereka anut. Dalam pada itu, secara umum dapat disebutkan ciri-ciri utama dari Islam dalam pemahaman
teologi normatif, diantaranya: Pertama. Kecenderungan untuk mengutamakan loyalitas kepada
kelompoknya sendiri sangat kuat. Kedua. Adanya keterlibatan pribadi (involvment) dan penghayatan yang
begitu kental dan pekat terhadap ajaran teologi yang diakuinya. Ketiga. Mengungkapkan pemikiran dan
perasaan agama dengan bahasa aktor atau pandangan teologi yang dianggap mapan dalam kelompoknya?2.
Berkumpulnya ketiga ciri tersebut dalam pemahaman teologi akan menimbulkan pemahaman yang
bersifat sepihak dan diakui sebagai argumen kebenaran (truth claim). Sebagai contoh, di Indonesia
sebagian besar masyarakat menganut paham teologi Asyariah, yang selama beberapa dekade pemahaman
teologi itu telah dimanfaatkan pemerintah kolonial Belanda untuk melemahkan potensi umat Islam dalam
melawan penindasan dan digiring untuk bersikap toleran —nrimo- terhadap kebijakan mereka. Arahnya
adalah Belanda tidak pernah menentang semangat Islam ritual, sebaliknya menghancurkan Islam politik
yang dianggap memiliki semangat pembebasan. Demikian juga halnya, pengaruh dari pemahaman teologi
Asyariah tersebut telah membuat umat Islam Indonesia untuk tidak bergiat dalam mengembangkan
kreatifitasnya serta merasa cukup dengan hasil yang telah diraihnya, akibatnya umat Islam di Indonesia
mengalami degradasi dalam berbagai bidang. Untuk mengatasi problem tersebut, Muhammad Arkoun
memformulasikan perlunya dilakukan pembongkaran terhadap pemahaman masyarakat penafsir terhadap
sejarah penyelamatan. Islam ditempatkannya sebagai kekuatan yang dinamis untuk meredam gejolak
perubahan, oleh karena itu paradigma teologi harus selalu disesuaikan dengan perkembangan zaman dan
harus didekonstruksikan kembali pemahaman teologi klasik yang tidak relevan lagi, tetapi biasanya
pemahaman itu telah mengakar dalam pikiran masyarakat dan bahkan sering dianggap sebagai tujuan
akhir (ultimate goal).

Kedua. Penindasan secara politik, ekonomi, bidang informatika komunikasi dan kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Globalisasi selalu membawa perubahan yang spektakuler berbagai bidang di
atas. Yang menjadi persoalan adalah ketika sarana kemajuan digunakan sebagai alat penindas dan
pengekang kemajuan, sehingga implikasinya mengakibatkan kemajuan yang timpang dan tidak bersifat
universal serta hanya dinikmati oleh segelintir orang saja. Dalam bidang politik, misalnya pemerintah
menggunakan kekuatan secara politik baik secara militer atau mengatasnamakan agama menjadi kekuatan
penindas terhadap masyarakat untuk melanggengkan kekuasaan politiknya. Misalnya, kekuasaan Syah
Reza Pahlevi menggunakan kekuatan militer untuk melanggengkan kekuasaan monarchinya serta untuk

2. Abuddin Nata. Peta Keragaman..., 30

19



mendukung semangat modernisme dan sekularisme di Iran, menjadi kekuatan penindas bagi masyarakat,
yang berdampak diserukannya semangat pembebasan umat Islam oleh Imam Khomeini dan tumbangnya
rezim Syah lIran tersebut melalui gelombang revolusi. Dalam bidang ekonomi, diterapkannya sistem
kapitalis telah mematikan kegiatan produksi masyarakat yang bermodal kecil, sehingga yang kaya
semakin kaya dan yang miskin semakin miskin. Untuk mengatasinya, maka dirasakan perlu untuk
meninjau kembali semangat perekonomian Islam dengan konsep distribusi yang seimbang dan
kesejahteraan yang merata, sehingga akan terbentuk sistem perekonomian Islam yang berasaskan pada
semangat Islam. Dalam bidang informatika komunikasi, negara pemegang supremasi dunia, seperti
Amerika dan negara-negara Eropa memiliki kebebasan untuk mempermainkan opini dunia, dimana
terkadang informasi global yang mereka hembuskan memainkan peranan penting untuk mengatur alur
kebijakan sebuah negara dan bahkan dapat dijadikan sebagai kekuatan untuk mengintimidasi dan
menginvasi sebuah negara. Informasi melalui media massa dijadikan sebagai alat propaganda dan alat
untuk menghancurkan identitas sebuah negara dan agama. Dalam skala ini, informasi yang tidak seimbang
akan berperan sebagai alat penindas yang paling efektif untuk menghancurkan tatanan politik, sosial dan
ekonomi dalam sebuah negara. Untuk mengatasi hal tersebut, maka perlu dikembangkan kekuatan
komunikasi yang berbasis Islam, untuk dapat menghadirkan informasi yang proporsional. Dalam bidang
ilmu pengetahuan dan teknologi, dimana kemajuan yang spektakuler dalam bidang itu, tidak disertai
kemajuan yang linear dalam pemahaman agama, yang berimbas pada penindasan terhadap jiwa manusia
itu sendiri, sehingga terjadilah dekadensi moral, dehumanisasi, alienisasi, degradasi kejiwaan dan berbagai
kasus bunuh diri. Dengan demikian, perlu dikembangkan kemajuan ilmu dan teknologi yang didasarkan
kepada semangat Islam dengan mementingkan substansi dan esensi, sehingga masyarakat modern akan
terbebas dari paham materialisme, hedonisme dan pragmatisme yang hampa semangat spritual.

2.3. Islam dan Teologi Pembebasan

Islam terdiri dari aspek agidah, ibadah dan muamalah. Ketiga aspek tersebut pada dasarnya
mempunyai fungsi membebaskan manusia dari tatanan kehidupan yang tidak baik menjadi lebih baik.
Islam hadir dengan mengusung semangat kebebasan, secara historis Islam berhasil mengikis penindasan,
kebodohan dan perbudakan manusia. Secara gradual yang menjadi sasaran utama dari pembebasan itu
adalah melepaskan manusia dari belenggu kemusyrikan kepada pengakuan tauhid. Setelah hal ini, Islam
kemudian membebaskan manusia dari budaya dan pengekangan pikiran kepada sistem budaya dengan
toleransi kerukunan untuk dapat menyatakan pendapat secara bebas. Setelah terbentuk paradigma tauhid
yang berelaborasi dengan semangat pluralisme dan pola pikir yang benar, maka Islam kemudian
memberikan bentuk terhadap pelaksanaan ibadah dalam bentuk yang sakral, baik untuk kepentingan dunia
maupun akhirat. Islam tidak hanya sebagai sistem yang berkutat pada masalah keTuhanan (teocentris),
tetapi Islam juga memberikan penekanan yang besar pada masalah keduniaan yang berkaitan dengan
kehidupan manusia (anthropocentris). Dengan demikian, Islam adalah ajaran yang meninginkan manusia
untuk menjadi makhluk yang paripurna terhindar dari kebodohan, kemiskinan, kemunduran, penindasan
dan kejumudan. Islam ingin membebaskan manusia sehingga dapat memerankan tanggung jawab
kekhalifahan di muka bumi dengan baik, sehingga akan terwujud keseimbangan antara kepentingan dunia
dan akhirat?®.

Islam sebagai agidah harus diyakini sebagai doktrin yang mengikat. Islam telah merumuskan
bahwa semua urusan hidup manusia merupakan benang merah dari urusan yang bersifat keTuhanan, oleh
karena itu semua aspek dalam kehidupan manusia mempunyai landasan yang utuh dalam sistem
keTuhanan (tauhid). Relevansinya adalah Islam merupakan kutub yang tidak dapat terpisahkan dari kutub
teologi pembebasan dan Islam bahkan mempunyai peluang besar dalam membuka diskursus teologi
dengan berbagai tendensi yang berbeda sesuai dengan kebutuhan zamannya.

13 Asghar Ali Engineer. Islam dan Pembebasan, cet | (Y ogyakarta: LKiS, 1993), 4.

20



Dalam hal ini, terdapat beberapa prinsip tentang kemanusiaan sebagai wujud pembebasan terarah
yang terdapat dalam teologi pembebasan Islam, diantaranya: Pertama. Islam memandang behwa
kehadirannya di dunia ini dimaksudkan untuk mengubah masyarakat (an-naas) dari berbagai kegelapan
kepada cahaya (miin az-zulumat ila an-nur). Term az-zulumat mengandung makna sebagai ketidaktahuan
dan pelanggaran syariat Allah serta penindasan. Islam datang untuk membebaskan manusia dari
kehidupan yang penuh kemaksiatan kepada hidup yang penuh ketaatan, dari kebodohan tentang syariat
menuju pengertian tentang halal dan haram, dari kehidupan yang penuh beban dan belenggu penindasan
kepada pembebasan. Inilah misi Islam yang sebenarnya, juga misi para nabi serta para pelanjut nabi (Q.S.
al A’raf (7): 157). Kedua. Islam memandang perubahan sosial harus dimulai dari perubahan individual,
dan ini harus disusul dengan perubahan institusional (Q.S. ar Ra’ad (13): 11). Setelah menganjurkan
kewajiban zakat, Islam menetapkan institusi zakat. Setelah menganjurkan persaudaraan, Islam
menetapkan institusi muakhat. Ketiga. Islam memandang pembebasan harus dimulai dari perubahan yang
bersifat individual mulai dari peningkatan dimensi intelektual atau pengenalan terhadap syariat Islam,
kemudian pengenalan pada dimensi ideologikal atau berpegang pada kalimat tauhid. Dimensi ritual
merupakan refleksi bagi dimensi sosial. Misalnya, dengan kewajiban melaksanakan shalat maka manusia
akan terbebas dari perbuatan fahsya dan munkar, mencegah manusia untuk tidak menindas orang lain dan
membebaskan dirinya dari penindasan orang lain (Q.S. al Ankabut (29): 45). Pelaksanaan perintah shalat
juga selalu diiringi dengan pelaksanaan zakat yang diharapkan dapat membebaskan manusia dari
penindasan ekonomi (Q.S. al Ma’arij (70): 22-28). Dengan demikian, pelaksanaan ibadah berimplikasi
dalam kehidupan sosial. Keempat. Islam memandang kemunduran umat Islam bukan hanya disebabkan
karena kejahilannya tentang syariat Islam, tetapi juga pada ketimpangan struktur sosial dan ekonomi yang
berujung pada penindasan kaum yang kuat. Ini dilukiskan Alquran ketika menjelaskan kemiskinan sebagai
akibat dari tidak adanya usaha bersama untuk membantu kelompok lemah, adanya kelompok yang
memakan kekayaan alam dengan rakus dan mencintai kekayaan secara berlebihan (Q.S. al Fajr (89): 18-
22). Karena itu, Islam mengajukan solusi pembebasan terhadap masalah ini dengan menganjurkan agar
distribusi modal tidak hanya dinikmati orang kaya saja, tetapi harus merata di kalangan semua masyarakat
(Q.S. al Hasyr (59): 7). Kelima. Islam memberikan batasan terhadap kebebasan dengan konsekwensi
hukum yang seimbang dengan perbuatan yang dilakukan manusia (Q.S. an Nisa’ (4): 85). Manusia harus
dapat menjalankan misi pembebasan karena hakikat hidup manusia adalah pemimpin (khalifah) (Q.S. al
Bagarah (2): 30), melalui penindasan maka manusia akan kehilangan hak bagi kepemimpinannya,
terutama hak untuk hidup dan mensejahterakan dirinya, maka melalui tanggung jawab kepemimpinan,
manusia berhak untuk mendapatkan kelayakan dalam hidupnya yang termanifestasi dalam semangat
perjuangan dan perubahan'*.

Secara umum dapat disimpulkan bahwa Islam menganjurkan kepada pemeluknya untuk
menentang penindasan dan memperjuangkan pembebasan. Secara tegas, Alquran menyebutkan,
“...Mengapa kamu tidak mau berjuang di jalan Allah dan membebaskan orang-orang yang lemah baik
laki-laki, wanita-wanita, maupun anak-anak yang semuanya berdoa: “Ya Tuhan kami keluarkanlah kami
dari negeri ini yang zalim penduduknya dan berilah kami pelindung dari sisi Engkau dan berilah kami
penolong dari sisi Engkau”. (Q.S. an Nisa’ (4): 75)

2.4. Teologi Pembebasan Solusi Krisis Masyarakat Modern
Arus perubahan sosial banyak didominasi oleh dua ideologi besar dunia, yaitu kapitalisme dan
sosialisme. Diantara kedua aspek tersebut didirikan di atas paradigma yang berbeda, masing-masing
mengklaim memiliki jawaban terhadap problem kehidupan masyarakat modern.
Kapitalisme bertumpu pada mitos pertumbuhan yang berangkat pada masyarakat tradisional
menuju masyarakat modern. Kapitalisme menganggap modernisme merupakan suatu keharusan sebagai

14 Muh. Hanif Dhakiri. Paulo Freire, Islam..., 120-121.

21



pendorong kesejahteraan masyarakat. Faktor utama yang menjadi perhatian para pemikir kapitalis adalah
faktor manusia dan sama sekali bukan struktur atau sistem. Oleh karenanya pula, mereka melihat
kapitalisme yang ditransfer ke negara dunia ketiga menjadi developmentalisme atau yang di Indonesia
populer dengan istilah pembangunan. Dengan demikian, kapitalisme akan berjalan secara hampir otomatis
melalui akumulasi modal dengan tekanan bantuan dan hutang luar negeri. Perkembangan kapitalisme yang
diharapkan dapat mensejahterakan kehidupan manusia ternyata berimbas pada kebalikannya, vyaitu
terciptanya kesenjangan dan kelas sosial. Kapitalisme meskipun secara kualitatif mengalami
perkembangan, pada kenyataannya juga membawa dampak sosial ekonomi yang cukup luas, khususnya
ketika tercipta kapitalisme industri. Munculnya industri ini meluaskan kelas pekerja hampir di semua
negara maju. Mereka tinggal di kawasan kumuh (slums), kota baru tempat industri berkembang. Mereka
bekerja berjam-jam dengan upah yang sangat rendah dengan kondisi yang tidak sehat. Pertumbuhan
industri ini juga akan merusak stabilitas lembaga pedesaan sebagai tempat tinggal pekerja sebelumnya. Di
samping itu, dalam sistem kapitalisme, modal tidak dapat dikendalikan karena sumbernya adalah
kebebasan individu. Kebebasan ini akan merusak dan menguasai urusan produksi dan perekonomian,
bahkan juga menguasai urusan politik dan sosial, dan memungkinkan terjadinya akumulasi kekayaan yang
mencolok pada segelintir orang dan memperlebar perbedaan kekayaan antara individu dan kelas.

Sosialisme muncul sebagai hasil dari revolusi sosial ketika massa rakyat dan kelas pekerja
menyatukan kekuatan melawan kaum penindas untuk membangun masyarakat baru. Revolusi sosial
merupakan titik kulminasi perjuangan kelas pekerja yang diintrodusir Marx dan Engels sebagai jawaban
atas penindasan kaum borjuis kepada kelas buruh (proletar). Dengan demikian, untuk mengubah keadaan
itu, yang dilakukan adalah dengan revolusi untuk membangun masyarakat sosialis yang bebas dari segala
bentuk ketidakadilan dan penindasan.

Akibatnya kapitalisme mengimplikasikan penderitaan manusia oleh ekploitasi ekonomi,
sedangkan sosialisme mengimplikasikan penderitaan manusia oleh adanya dominasi politik. Bahkan
dalam tradisi sosialisme yang diharapkan dapat menghilangkan penindasan, justru tercipta kelas baru yang
menindas, karena terbentuknya sentralisasi kekuasaan di kalangan buruh (proletar), oleh karena itu dalam
sistem sosialisme harus diciptakan mekanisme tangan besi untuk meredam dan mengontrol keseimbangan
pendapatan.

Dari kedua sistem tersebut, yang sebelumnya diharapkan sebagai media pembebasan manusia
menuju kesejahteraan, tetapi yang terjadi sebaliknya, kedua sistem itu menjadi kekuatan utama yang
melakukan penindasan terhadap manusia. Sehubungan dengan hal ini, Peter. L. Berger berpendapat:
“...Para pengecam kapitalisme bertindak benar, apabila mereka menolak tindakan atau kebijaksanaan
yang membenarkan kelaparan hari ini demi kemakmuran esok hari, dan mereka dapat dibenarkan pula
jika mereka meragukan janji-janji itu. Para pengecam sosialisme bersikap benar apabila mereka menolak
kebijaksanaan yang membenarkan kegiatan teror sekarang dengan janji memperoleh ketertiban hidup di
kemudian hari dan mereka dapat dibenarkan jika meragukan apakah masa depan yang demikian dapat
terwujudkan atau tidak...”" ™

Dari berbagai kekecewaan terhadap otoritas sistem kapitalisme dan sosialisme, yang menjebak
manusia dalam penindasan terselubung. Untuk mengatasi hal itu, Donald Eugene menyatakan bahwa jalan
keluar menuju pembebasan dan transformasi sosial hanya dapat tercapai melalui modernisasi agama,
sedangkan Ali Syari’ati menyatakan secara tegas bahwa Islamlah alternatif satu-satunya sebagai sebuah
teologi pembebasan yang berperan sebagai solusi yang mampu memberikan jawaban (problem solving)
dan merespon berbagai problem dan nestapa masyarakat modern.

15 Peter L. Berger. Piramida Pengorbanan Manusia, cet | (Bandung: Iqra’, 1983), 4.

22



I11.Penutup

3.1. Kesimpulan

Islam adalah ajaran yang membawa semangat pembebasan manusia menuju proses transformasi
dari keadaan yang tidak baik kepada keadaan yang lebih baik. Islam sebagai doktrin memberikan solusi
terhadap berbagai problematika kehidupan manusia, terutama tentang penindasan, diskriminasi,
marginalisasi dan intimidasi. Islam menampilkan diri dalam bentuk teologi pembebasan sebagai jawaban
terhadap kekeruhan paham doktrin keagamaan yang beku serta memberikan peluang yang luas kepada
pembongkaran (dekonstruksi) pemahaman agama yang kurang responsif terhadap perkembangan zaman.
Secara aktual, Islam sebagai agama yang mempunyai ideologi pembebasan, ternyata di satu sisi dapat juga
berperan sebagai penindas. Dengan demikian, Islam dapat berwatak ganda, apabila ditinjau dari sudut
pandang yang berbeda. Kenyataan ini yang kemudian melahirkan tipologi pemkiran kelslaman, baik
dengan kecenderungan eksklusifisme maupun inklusifismenya.

Munculnya wacana teologi pembebasan dalam Islam tidak dapat dilepaskan oleh faktor kondisi
sosial masyarakat yang terjebak pada marginalisasi sebagai objek utama penindasan kaum tiranik.
Penindasan yang mengungkung manusia tidak hanya terbatas penindasan secara fisik, tetapi penindasan
itu juga dapat mengambil bentuk dalam penindasan ekonomi, politik, informatika komunikasi dan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Kegagalan manusia untuk berlindung di balik sistem kapitalisme dan
sosialisme yang sebelumnya diharapkan dapat meningkatkan kesejahteraan hidupnya dan
membebaskannya dari segala bentuk penindasan, sebaliknya membawa manusia itu pada penindasan baru
yang lebih terkoordinasi. Berangkat dari kenyataan tersebut, manusia kembali melirik agama yang
diharapkan mampu menjadi katalisator pembebasan hidup manusia dari segala bentuk penindasan.

3.2. Saran

Berdasarkan pembahasan dan kesimpulan di atas, maka beberapa saran yang dapat diajukan adalah
sebagai berikut: Pertama. Penguatan teologi pembebasan dalam studi dan dakwah Islam
Teologi pembebasan Islam perlu dikembangkan secara berkelanjutan dalam kajian akademik dan praktik
dakwah agar pemahaman keislaman tidak berhenti pada dimensi normatif-dogmatis, tetapi mampu
melahirkan kesadaran kritis dan keberpihakan terhadap kaum tertindas. Kedua. Reorientasi pemahaman
keagamaan yang kontekstual. Diperlukan upaya sistematis untuk mereorientasi pemahaman keagamaan
menuju pendekatan yang substantif, kontekstual, dan emansipatoris, sehingga Islam dapat berfungsi
sebagai kekuatan moral dan sosial dalam menjawab problem Kketidakadilan, kemiskinan, dan
marginalisasi. Ketiga. Rekomendasi kebijakan publik. Pemerintah dan lembaga keagamaan disarankan
menjadikan nilai-nilai teologi pembebasan Islam sebagai dasar dalam perumusan kebijakan sosial,
ekonomi, dan pendidikan, terutama kebijakan yang berorientasi pada keadilan distributif, pemberdayaan
kelompok lemah, serta perlindungan hak asasi manusia. Keempat. Implementasi nyata dalam program
sosial. Nilai teologi pembebasan Islam hendaknya diimplementasikan melalui program pemberdayaan
ekonomi umat, pendidikan kritis, dan penguatan etika sosial, agar Islam tidak hanya hadir sebagai wacana
teologis, tetapi sebagai solusi nyata atas krisis masyarakat modern.

23



Referensi

Ali Engineer, Asghar. Islam dan Pembebasan, Cet.l, Yogyakarta: LKiS, 1993.

Azra, Azyumardi. Konteks Berteologi di Indonesia, Cet.l, Jakarta: Paramadina, 1999.

Berger, Peter L. Piramida Pengorbanan Manusia, Cet.l, Bandung: Iqra’, 1983.

Dhakiri, Muh. Hanif. Paulo Freire, Islam dan Pembebasan, Cet.l, Jakarta: Djambatan, 2000.

Kuntowijoyo. Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia, Cet.l, Yogyakarta: Shalahuddin Press, 1985

Machasin. Islam Teologi Aplikatif, Cet.l, Yogyakarta: Pustaka Alief, 2003.

Nata, Abuddin. Peta Keragaman Pemikiran Islam di Indonesia, Cet.l, Jakarta: RajaGrafindo Persada,
2001.

Saifuddin Anshari, Endang. Wawasan Islam, Cet.l, Jakarta: Gema Insani Press, 2004.

Woodward, Mark R. (Ed.). Jalan Baru Islam. (terj.) Ihsan Ali Fauzi, dari judul asli Toward A New
Paradigm, Cet. I, Bandung: Mizan, 1998.

24



	I. Pendahuluan

