
14 
 

ISLAM DAN TEOLOGI PEMBEBASAN 
Doni Arief, MA. (lenterahati1982@gmail.com) 

 

Abstrak, Tulisan ini membahas Islam sebagai teologi pembebasan yang memiliki misi fundamental 

untuk membebaskan manusia dari berbagai bentuk penindasan, baik dalam aspek teologis, sosial, 

ekonomi, politik, maupun budaya. Islam sejak kemunculannya hadir sebagai kekuatan transformatif yang 

menentang kemusyrikan, ketidakadilan, kebodohan, kemiskinan, dan dominasi tiranik, serta mengangkat 

martabat manusia melalui pengakuan tauhid dan tanggung jawab kekhalifahan. Dalam konteks ini, teologi 

pembebasan dipahami sebagai upaya reinterpretasi ajaran Islam agar tetap relevan dan responsif terhadap 

dinamika perubahan sosial yang kompleks. Tulisan ini menguraikan pengertian Islam sebagai teologi 
pembebasan, latar belakang historis dan sosial kemunculannya, hubungan Islam dengan teologi 

pembebasan, serta relevansinya sebagai solusi atas krisis masyarakat modern yang diakibatkan oleh 

kegagalan sistem kapitalisme dan sosialisme. Dengan pendekatan substantif, Islam ditampilkan sebagai 

paradigma teologi yang tidak hanya bersifat normatif-dogmatis, tetapi juga aplikatif dan emansipatoris, 

yang berorientasi pada transformasi sosial, keadilan, dan kesejahteraan umat manusia secara menyeluruh. 
 

Kata Kunci: Islam, Teologi Pembebasan, Transformasi Sosial, Penindasan, Keadilan Sosial, 
Tauhid, Masyarakat Modern. 

 

Abstract, This paper examines Islam as a theology of liberation that carries a fundamental mission to 

emancipate human beings from various forms of oppression, including theological, social, economic, 

political, and cultural domination. From its earliest emergence, Islam functioned as a transformative 

force opposing polytheism, injustice, ignorance, poverty, and tyrannical power, while upholding human 

dignity through the affirmation of monotheism (tawhid) and the responsibility of human stewardship 

(khilafah). In this context, liberation theology is understood as an effort to reinterpret Islamic teachings in 

order to maintain their relevance and responsiveness to complex and dynamic social realities. This study 

explores the concept of Islam as a theology of liberation, the historical and socio-structural background 

of its emergence, the relationship between Islam and liberation theology, and its relevance as a solution to 

the crises of modern society resulting from the failures of capitalism and socialism. Through a substantive 

approach, Islam is presented not merely as a normative-dogmatic theology, but as an applicative and 
emancipatory paradigm oriented toward social transformation, justice, and comprehensive human 

welfare. 
 

Keywords: Islam, Liberation Theology, Social Transformation, Oppression, Social Justice, Tawhid, 

Modern Society. 

 

 

 

I. Pendahuluan 

Islam adalah ajaran yang membawa misi perubahan, pembaharuan dan pembebasan terhadap 

sistem sosial yang terbentuk dalam bingkai despotisme yang menguntungkan kepentingan segelintir 

kalangan. Islam secara ideologis maupun historis mempunyai akar pemikiran dan tradisi keberagamaan 

yang reaktif terhadap berbagai gerakan intimidatisi yang berusaha mengeksploitasi tatanan nilai kebaikan 

secara universal. Tidak mengherankan, apabila kemunculan Islam pertama kali adalah membawa 

mailto:lenterahati1982@gmail.com


15 
 

semangat pembebasan dan mengangkat derajat manusia untuk mendapatkan posisi yang layak dalam 

konteks kehidupan ekonomi, sosial, politik dan budaya. Sehubungan dengan ini, Nabi Muhammad saw 

mendapatkan legalitas utama sebagai penggerak semangat pembebasan masyarakat bawah (grass roots) 

yang tertindas untuk mendapat posisi yang layak dalam kehidupan sosial dan budayanya (social and 

cultural systems). Dengan jasanya ini, maka Nabi Muhammad saw mendapatkan pengakuan sosial di 

kalangan masyarakat miskin –dhuafa–, sehingga dia diberikan konotasi sebagai Ahlu al-Masakin1. 

Agenda utama Islam adalah memberikan identitas yang utuh kepada manusia agar dapat 

menghargai eksistensinya sebagai manusia yang mempunyai otoritas penuh terhadap kelanggengan hidup 

secara teologi –pengakuan Tauhid–, pelaksanaan syariat   –implikasi pemahaman esoteris dan eksoteris 

Tauhid– dan kewajiban mensejahterahkan kehidupan profannya –implikasi tanggung jawab kekhalifahan 

di muka bumi–. Dengan demikian, Islam berjalan dalam tatanan konsep dan realitas, sehingga akan 
terwujud keseimbangan Islam sebagai platform ideal untuk menjawab tantangan realitas yang multi 

kompleks dan selalu bergerak dinamis. Islam kemudian memberikan kerangka yang utuh dalam sistem 

teologi yang dijadikan sebagai tolok ukur –dalam skala tertentu menjadi doktrin– ketahanan umat Islam 

dalam merespon invasi perubahan zamannya. Dalam hal ini, dibutuhkan kesiapan intelektual untuk 

memberikan warna baru terhadap interpretasi ide keIslaman sehingga dapat ditampilkan Islam yang 

akomodatif, fleksibel dan tegas dalam membaca perubahan sistem sosial yang terkadang sulit diprediksi. 

Muhammad Arkoun memberikan ilustrasi gamblang untuk mengantisipasi pemahaman Islam 

yang kaku dan rigid dalam meneropong kenyataan. Argumen utamanya adalah melakukan dekonstruksi 

atau pembongkaran sejarah penyelamatan sebagai hasil dari masyarakat penafsir terhadap sejarah dunia. 

Terjadi usaha untuk mereduksi semangat kalam Ilahi yang beranjak pada wacana keagamaan dan kitab 

resmi suci tertutup yang semakin kehilangan semangatnya ketika berada dalam bingkai subjektif 
masyarakat penafsir. Dengan demikian, interpretasi terhadap doktrin sangat tergantung dari pemikiran 

penafsir dengan latar belakang sosial dan kultur yang mengitarinya untuk membuat formulasi yang 

mampu menetralisir gejolak zamannya2. 

Berangkat dari sudut pemahaman Islam yang berbeda, maka terbentuklah tipologi keberagaaman 

dengan corak yang berbeda di kalangan umat Islam, diantaranya adalah substansialisme, legalisme atau 

formalisme dan spritualisme. Substansialisme mengarah pada pemahaman Islam yang didasarkan pada 

esensinya, sehingga akan menampilkan wajah Islam yang bersifat eksklusif dari sudut ideologi dan 

bersifat inklusif dari sudut pemahaman, pengembangan dan penerapan nilai Islam. Aspek yang terpenting 

dalam Islam adalah esensi dibandingkan label atau simbol keIslaman yang bersifat eksplisit. Legalisme 

dan formalisme adalah pemahaman yang lebih mengutamakan esklusifisme sehingga menekankan 

pentingnya pemeliharaan label dan simbol keIslaman sebagai wujud pengakuan identitas. Dalam bentuk 

ini, pemahaman Islam lebih bersifat literal dan partikular dengan tendensi pemahaman yang sempit, 
sehingga konsekwensinya akan melahirkan pemahaman yang bersifat fundamental dan tidak jarang 

berujung pada ekspresi keagamaan yang terkadang dapat bersifat damai atau radikal. Spritualisme adalah 

pemahaman yang lebih mengutamakan aspek batiniah (esoteris), yang diwujudkan dalam bentuk 

pelembagaan sosial melalui kelompok-kelompok eksklusif spritual mistik, tarekat atau tasawuf dan 

bahkan melalui kelompok-kelompok yang mengarahkan kerangka berpikir keagamaannya pada 

pegkultusan tokoh atau ideologi tertentu. Pemahaman yang berkembang dalam kelompok ini biasanya 

bersifat sempit dan terbatas pada kalangan mereka sendiri3. 

Islam dengan corak pemahaman substansial berpotensi untuk melahirkan berbagai gerakan 

keagamaan dengan trend pemahaman Islam yang dinamis. Timbulnya berbagai wacana pemikiran Islam, 

seperti Islam dan teologi lingkungan hidup, Islam dan teologi kerukunan, Islam dan teologi pembangunan, 

Islam dan teologi pembebasan dan masih banyak wacana lainnya, merupakan kondisi yang inheren dalam 

                                                
1 Abuddin Nata. Peta Keragaman Pemikiran Islam di Indonesia,, cet I  (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2001), 91.  
2 Machasin. Islam Teologi Aplikatif , Cet. I  (Yogyakarta: Pustaka Alief, 2003), 79.  
3 Azyumardi Azra. Konteks Berteologi di Indonesia, cet I  (Jakarta: Paramadina, 1999), 9.  



16 
 

pemikiran Islam yang bersifat substansial tersebut. Dengan demikian, Islam sebagai doktrin teologi akan 

bergerak dinamis untuk merespon gejolak sosial kemasyarakatan. Dalam konteks ini, kebalikannya adalah 

muncul pemahaman Islam sebagai doktrin teologi yang masih sering menggiring umat Islam untuk 

terjebak pada teologi yang bersifat normatif, dengan corak pengakuan loyalitas terhadap kelangannya 

sendiri, keterlibatan (involvement) yang tinggi terhadap keyakinan teologi yang kebenarannya dianggap 

mutlak dan mengungkapkan bahasa agama yang identik dengan teologi yang menjadi alur pemikirannya. 

Kenyataan ini akan menjadi kohesi utama untuk melahirkan pengakuan kebenaran (truth claim) yang 

menolak pengakuan atau nilai asing yang berada di luar kalangannya, dimana kemudian akan 

menimbulkan sekat-sekat formalisme di kalangan umat Islam itu sendiri. Mungkin inilah, faktor utama 

yang menyebabkan tumbuh suburnya wacana teologi sebagai tradisi untuk menyusun kembali pemahaman 

Islam dalam kerangka pembebasan dari keterkungkungan teologi normatif yang dianggap gagal 
menampilkan wajah Islam yang dinamis. Selain itu, teologi pembebasan sering didefenisikan sebagai 

prinsip dasar yang melahirkan gerakan untuk melepaskan manusia dari ketertindasan, keterbelakangan, 

kemiskinan, keterpecahbelahan, ketidakpedulian, pembaratan, penjajahan dan dominasi lainnya yang 

mengaburkan eksistensi manusia. Dalam tulisan ini akan dibahas tentang pengertian Islam teologi 

pembebasan, latar belakang timbulnya, hubungan Islam dan teologi pembebasan serta teologi pembebasan 

sebagai solusi krisis masyarakat modern.  

 

II. Pembahasan 

2.1. Pengertian Islam Sebagai Teologi Pembebasan 

Secara etimologi, teologi berasal dari bahasa Inggris Theology yang berarti ilmu agama, 

sedangkan secara istilah adalah ilmu yang membicarakan tentang masalah-masalah keTuhanan, sifat yang 
mesti ada padaNya, sifat yang mesti tidak boleh ada padaNya (mustahil) dan sifat yang mungkin ada 

padaNya (jaiz), serta membicarakan pula tentang Rasul Tuhan dan berbagai hal lain yang berkaitan 

dengan perbuatannya. Teologi dapat juga diartikan sebagai ajaran dasar dari suatu agama. Setiap orang 

yang ingin menyelami seluk-beluk agamanya secara mendalam perlu mempelajari teologi yang terdapat 

dalam ajaran agamanya. Mempelajari teologi akan memberikan pemahaman dengan landasan yang kuat 

terhadap ajaran agama sehingga tidak mudah diombang-ambing oleh perubahan zaman. Dengan demikian, 

teologi adalah prinsip yang menjadi acuan dasar dalam keyakinan manusia yang mempunyai pengaruh 

dalam wujud dan tingkah laku nyata4. Teologi sangat dipengaruhi oleh iman dan pemahaman yang baik 

terhadap esensi ajaran agama, sehingga teologi merupakan simpul pemahaman agama yang direntangkan 

oleh keimanan terhadap ajaran agama. Pada skala ini, ajaran atau doktrin agama tidak dapat berubah dan 

selalu sama dalam setiap masa, sedangkan teologi merupakan pemahaman agama yang didasarkan pada 

keyakinan agama yang selalu menyesuaikan diri dengan tuntutan masanya, sehingga sakralisasi terhadap 
pemahaman teologi tertentu sering tidak dianggap relevan lagi dijadikan sebagai argumentasi logis dan 

mutlak untuk menyelesaikan persoalan zaman yang berkembang pesat.   

Pembebasan dalam bahasa Inggrisnya disebut liberation, diartikan sebagai usaha untuk 

melepaskan keterikatan, keterkungkungan dan ketertindasan, mengubah ke arah yang lebih baik serta 

menentukan arah baru. Secara implisit, dalam pengertian tersebut terkandung makna transformatif yaitu 

pergeseran dari tradisi lama yang kurang baik kepada tradisi baru yang lebih baik. Dengan demikian, 

Islam teologi pembebasan dapat diartikan sebagai paham pemikiran yang mengklaim bahwa ajaran Islam 

bersumber dari Allah dengan kekuatan mengikat dan mutlak yang harus diakui kebenarannya, dimana di 

dalamnya terdapat nilai serta aturan yang membebaskan manusia dari berbagai bentuk penindasan jiwa 

dan fisik, pemenjaraan hak asasi, kejumudan berpikir, keterbelakangan hidup dan penjajahan tiranik yang 

                                                
4 Abuddin Nata. Peta Keragaman.., 28.  



17 
 

menghambat pengembangan potensi. Dengan demikian, dalam pemahaman tersebut terkandung semangat 

revolusioner untuk menjadikan Islam sebagai tumpuan utama (area of concern) dalam meningkatkan taraf 

hidup manusia dalam semua aspek. Penindasan manusia terhadap manusia, penindasan pemikiran 

terhadap kebebasan berbuat (predestinasi), penindasan dan pemaksaan ideologi tertentu, akan kehilangan 

momentumnya dalam ide teologi pembebasan5.  

Sehubungan dengan hal ini, Hasan Hanafi menyatakan bahwa dalam teologi itu sendiri terdapat 

usaha pembebasan, sehingga dia mengartikannya sebagai ilmu yang membaca, dalam aqidah, kenyataan 

kehidupan kaum muslimin yang berupa penjajahan, keterbelakangan, ketertindasan, kemiskinan, 

pembaratan, keterpecahbelahan dan ketidakpedulian. Di samping itu, ilmu ini juga melihat, di dalam 

aqidah terdapat sendi-sendi kemerdekaan, unsur-unsur kemajuan dan syarat-syarat kebangkitan6. 

  Pada dasarnya semangat yang terkandung dalam teologi pembebasan lebih mengarah pada misi 
pembentukan cita-cita ideal yang ingin diwujudkan Islam, sehingga secara substansial teologi pembebasan 

merupakan proses yang berkelindan bersamaan dengan visi kemunculan Islam. Misi utama yang 

dilakukan Rasulullah saw sebagai utusan Allah adalah membebaskan manusia dari berbagai hal yang 

merendahkan martabatnya seperti kemusyrikan, pertengkaran, kebodohan dan berbagai keterbelakangan 

lainnya. Senada dengan hal ini, Kuntowijoyo menyatakan bahwa, “Salah satu kepentingan terbesar 

kemunculan Islam sebagai sebuah ideologi sosial adalah bagaimana masyarakat agar sesuai dengan cita-

cita dan visinya mengenai transformasi sosial. Semua ideologi atau filsafat sosial menghadapi suatu 

pertanyaan pokok, yakni bagaimana mengubah masyarakat dari kondisinya yang sekarang menuju 

kepada keadaan yang lebih dekat dengan tatanan idealnya”7.  

Islam tidak hanya tampil sebagai ajaran kosmik yang berkutat pada urusan yang bersifat 

konseptual dan sakral, tetapi Islam adalah sistem agama dalam bingkai  kausalitas sosial dan bahkan 
urusan tersebut menjadi variabel yang tidak terpisahkan darinya (dependen variabel).  

 

2.2. Latar Belakang Munculnya Wacana Islam dan Teologi Pembebasan 
Munculnya wacana pembebasan sering berawal dari keadaan ketidakberdayaan yang menghimpit 

kreatifitas dan mengekang kebebasan manusia untuk mendapatkan apresiasi dalam lingkungan sosialnya. 

Ideologi pembebasan tidak hanya monopoli Islam per se, tetapi semua agama mempunyai fungsi 

pembebasan yang berperan sebagai landasan transformatif. Terlepas dari ikatan hegemoni keagamaan, 
munculnya wacana pembebasan ternyata dapat juga diakibatkan karena kekecewaan mendalam terhadap 

agama dan pemerintahan yang opresif dan tiranik. Respon terhadap kekecewaan tersebut akan 

membangkitkan semangat dalam pembentukan seperangkat metode untuk memberangus klaim mistifikasi, 

yaitu kecenderungan memitoskan penindas di dalam kesadaran kaum tertindas, sehingga kesadaran yang 

muncul dalam diri kaum tertindas bukanlah kesadaran kritis untuk mengubah ketertindasannya, melainkan 

kesadaran naif yang merupakan hasil dari apresiasi sikap dan pikiran para penindasnya8. 

Agama memiliki watak ganda, tidak hanya berfungsi sebagai pembebasan, tetapi juga berfungsi 

sebagai penindas. Agama di satu sisi merupakan kekuatan pembebasan yang mengangkat derajat hidup 

manusia, tetapi di satu sisi Agama juga sering dijadikan sebagai alat penindas, atau setidaknya untuk 

menjustifikasi kondisi ketidakberdayaan manusia menghadapi berbagai bentuk penindasan. Dengan 

demikian, dalam konteks perjuangan pembebasan, agama sering dijadikan entitas yang paradoksal. 
Berangkat dari sini, Karl Marx memandang agama sebagai salah satu faktor dominan yang mengakibatkan 

ketertindasan manusia, dia kemudian menyatakan agama adalah candu bagi masyarakat.  

Secara implisit wacana pembebasan telah menjadi tema sentral dalam Islam. Tujuan utama 

kedatangan Islam adalah membebaskan manusia dari belenggu kebodohan, ketertindasan dan kemusyrikan 

                                                
5 Muh. Hanif Dhakiri. Paulo Freire, Islam dan Pembebasan, cet I  ( Jakarta: Djambatan, 2000), 89. 
6 Machasin. Islam Teologi,,,.7. 
7 Kuntowijoyo. Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia, cet I, (Yogyakarta: Shalahuddin Press, 1985), 102.  
8  Muh. Hanif Dhakiri. Paulo Freire,,,,. 42. 



18 
 

menuju kepada totalitas kebaikan yang seimbang diantara dunia dan akhirat9. Tugas penyampaian risalah 

Islam itulah yang diemban oleh Nabi Muhammad saw selama 13 tahun di Mekkah untuk membebaskan 

manusia dari belenggu kemusyrikan dan selama 10 tahun di Madinah untuk membina manusia yang telah 

terbebas menuju proses transformasi sosial yang lebih baik.  

Populernya penggunaan term pembebasan sebagai sebuah antitesis terhadap penindasan juga 

muncul di kawasan Amerika Selatan, tepatnya di negara Brazil dengan tokoh utamanya Paoulo Freire, 

yang menanamkan semangat pembebasan dalam konteks pendidikan. Dia melihat terjadinya status quo 

untuk melanggengkan kepentingan penindas dengan menancapkan tradisi kebudayaan bisu (the culture of 

silence), telah mematikan potensi masyarakat untuk lebih keratif dalam dunia pendidikan. Dia 

menggunakan istilah konsep pendidikan gaya bank, dimana guru berperan sebagai penabung dan murid 

berperan sebagai tempat untuk menabung, dengan kata lain murid harus mengikuti berbagai pendapat 
yang dilontarkan gurunya, sehingga secara langsung akan menyebabkan terjadinya stagnasi yang 

mengungkung kreatifitas siswa. Kondisi ketertindasan struktural inilah, dalam skala global akan 

menciptakan kemiskinan baik dalam bidang sosial, budaya, politik dan ideologi. Untuk mengatasi problem 

tersebut maka dia berusaha membuat formulasi pembebasan yang secara umum harus berangkat dari 

proses pembukaan cakrawal berpikir dari masyarakat kerucut (submerged society) menuju masyarakat 

terbuka (open society) yang kritis dan kreatif untuk meningkatkan kesejahteraan dalam hidupnya10. 

Demikian juga halnya, di Amerika Serikat dan Filipina digunakan teologi pembebasan untuk menentang 

kemapanan sistem sosial yang dipraktekkan kalangan borjuis dengan membonceng agama sebagai sumber 

utama pergerakannya11. Di dunia Islam, teologi pembebasan menjadi kekuatan yang revolusioner ketika 

agama dijadikan sebagai alat justifikasi untuk menggulingkan kekuasaan monarchi dan tiranik di Iran, 

dimana Imam Khomeini sebagai mobilisator utama menanamkan ide fundamental tentang fungsi 
pembebasan Islam yang mampu menjadi kekuatan dan gerakan massa menjatuhkan kekuasaan penindas 

Syah Reza Pahlevi. 

Terinspirasi oleh berbagai gerakan pembebasan tersebut, maka muncullah wacana teologi 

pembebasan yang berusaha menjadikan Islam sebagai mainstream utama pemikirannya. Tetapi secara 

historis munculnya gerakan Islam sebagai teologi pembebasan tidak terlepas dari faktor sosial 

kemasyarakatan yang berperan sebagai stimulan dalam kehadirannya. Terdapat beberapa faktor yang 

melatarbelakangi munculnya pemahaman tersebut baik secara internal maupun eksternal. Secara internal 

adalah ajaran Islam yang menganjurkan agar manusia bergerak dinamis dan kreatif tidak terbelenggu oleh 

pemahaman yang bersifat dogmatis dan sempit (taqlid), sehingga manusia dapat memerankan tanggung 

jawabnya sebagai khalifah di muka bumi yang berkewajiban untuk mensejahterakan kehidupan dan 

lingkungannya. Islam juga sangat menentang berbagai bentuk penindasan dan kezaliman manusia dan 

menganjurkan kepada manusia untuk menegakkan amar al-ma’ruf dan nahi al-munkar untuk 
melenyapkan segala bentuk penindasan, penjajahan dan pemerkosaan hak asasi manusia, sedangkan 

secara eksternal diantaranya:  

Pertama. Respon terhadap perkembangan pemahaman Islam sebagai teologi normatif yang 

menampilkan Islam dalam pemahaman yang rigid dan eksklusif. Teologi normatif memahami Islam 

secara literal dalam bentuk formalisme, sehingga Islam hanya di lihat dari sudut teologi tekstual dan 

mengabaikan sudut kontekstualnya. Dalam kerangka ini, Islam diilustrasikan hanya sebagai sebuah 

rutinitas keagamaan yang sakral saja dan kehilangan perannya dalam tatanan kehidupan bermasyarakat. 

Pemahaman teologi normatif akan berjalan secara linear dengan pengalaman dimensi mistis manusia dan 

bertentangan secara diametral dengan peran kosmis yang diembannya. Dalam refleksi sosial dan politik, 

pemahaman teologi normatif cenderung mengarah pada orientasi keTuhanan (teocentris), sehingga 

                                                
9 Endang Saifuddin Anshari. Wawasan Islam,  cet. I  (Jakarta: Gema Insani Press, 2004), 33.  
10 Muh. Hanif Dhakiri. Paulo Freire,,,,, 5. 
11 Mark R. Woodward (Ed.). Jalan Baru Islam. (terj.) Ihsan Ali Fauzi, dari judul asli Toward A New Paradigm, cet I 

(Bandung: Mizan, 1998), 239.    



19 
 

bersifat lebih tertutup terhadap perubahan atau bentuk asing yang berada di luar dirinya. Dalam konteks 

sosial, pemahaman tersebut akan terkristalisasi menjadi pemahaman yang resisten terhadap dialektika 

perubahan yang dianggap asing, sehingga logika berpikirnya hanya berjalan secara linear dengan aspek 

normatif dan formalistik. Akibatnya, nilai kebenaran yang dianut akan dianggap sebagai kebenaran mutlak 

(truth claim) yang menegasikan pengakuan kebenaran dari pihak lain. Dalam konteks politik, kekuatan 

tiranik yang dilakukan penguasa akan dianggap legal, apabila diatasnamakan agama. Penguasa 

membonceng agama untuk menjustifikasikan perbuatannya, sehingga dalam hal ini yang berperan sebagai 

penindas justru adalah agama yang telah dipolitisir. Interpretasi penguasa terhadap agama digunakan 

sebagai senjata untuk melanggengkan kepentingannya sehingga masyarakat yang meyakini agama sebagai 

kebenaran mutlak tidak berdaya menentang penindasan penguasa yang dilabeli agama tersebut. Kenyataan 

ini, akan melahirkan gelombang keprihatinan yang akan membangkitkan kekuatan masyarakat untuk 
melakukan reformasi untuk menggulingkan dominasi agama. Sebagai contoh adalah runtuhnya dominasi 

gereja di abad pertengahan yang kemudian memunculkan masa pencerahan, renaisance dan aufklerung 

merupakan parameter gagalnya pemahaman teologi normatif. Di dunia Islam, jatuhnya beberapa daulah 

Islam disebabkan karena gagalnya pandangan teologi normatif dalam bentuk jabariyah. Pemahaman 

teologi normatif sangat rentan vis a vis rasa kemanusiaan, seperti kemerdekaan, keadilan, egalitarian dan 

nilai-nilai kemanusiaan lainnya. Pemaksaan terhadap teologi tersebut akan berakibat pada kemunduran 

masyarakat dalam berbagai bidang serta pudarnya kepercayaan masyarakat terhadap sistem ideologi yang 

mereka anut. Dalam pada itu, secara umum dapat disebutkan ciri-ciri utama dari Islam dalam pemahaman 

teologi normatif, diantaranya: Pertama. Kecenderungan untuk mengutamakan loyalitas kepada 

kelompoknya sendiri sangat kuat. Kedua. Adanya keterlibatan pribadi (involvment) dan penghayatan yang 

begitu kental dan pekat terhadap ajaran teologi yang diakuinya. Ketiga. Mengungkapkan pemikiran dan 
perasaan agama dengan bahasa aktor atau pandangan teologi yang dianggap mapan dalam kelompoknya12. 

Berkumpulnya ketiga ciri tersebut dalam pemahaman teologi akan menimbulkan pemahaman yang 

bersifat sepihak dan diakui sebagai argumen kebenaran (truth claim). Sebagai contoh, di Indonesia 

sebagian besar masyarakat menganut paham teologi Asyariah, yang selama beberapa dekade pemahaman 

teologi itu telah dimanfaatkan pemerintah kolonial Belanda untuk melemahkan potensi umat Islam dalam 

melawan penindasan dan digiring untuk bersikap toleran –nrimo– terhadap kebijakan mereka. Arahnya 

adalah Belanda tidak pernah menentang semangat Islam ritual, sebaliknya menghancurkan Islam politik 

yang dianggap memiliki semangat pembebasan. Demikian juga halnya, pengaruh dari pemahaman teologi 

Asyariah tersebut telah membuat umat Islam Indonesia untuk tidak bergiat dalam mengembangkan 

kreatifitasnya serta merasa cukup dengan hasil yang telah diraihnya, akibatnya umat Islam di Indonesia 

mengalami degradasi dalam berbagai bidang. Untuk mengatasi problem tersebut, Muhammad Arkoun 

memformulasikan perlunya dilakukan pembongkaran terhadap pemahaman masyarakat penafsir terhadap 
sejarah penyelamatan. Islam ditempatkannya sebagai kekuatan yang dinamis untuk meredam gejolak 

perubahan, oleh karena itu paradigma teologi harus selalu disesuaikan dengan perkembangan zaman dan 

harus didekonstruksikan kembali pemahaman teologi klasik yang tidak relevan lagi, tetapi biasanya 

pemahaman itu telah mengakar dalam pikiran masyarakat dan bahkan sering dianggap sebagai tujuan 

akhir (ultimate goal).  

Kedua. Penindasan secara politik, ekonomi, bidang informatika komunikasi dan kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Globalisasi selalu membawa perubahan yang spektakuler berbagai bidang di 

atas. Yang menjadi persoalan adalah ketika sarana kemajuan digunakan sebagai alat penindas dan 

pengekang kemajuan, sehingga implikasinya mengakibatkan kemajuan yang timpang dan tidak bersifat 

universal serta hanya dinikmati oleh segelintir orang saja. Dalam bidang politik, misalnya pemerintah 

menggunakan kekuatan secara politik baik secara militer atau mengatasnamakan agama menjadi kekuatan 
penindas terhadap masyarakat untuk melanggengkan kekuasaan politiknya. Misalnya, kekuasaan Syah 

Reza Pahlevi menggunakan kekuatan militer untuk melanggengkan kekuasaan monarchinya serta untuk 

                                                
12  Abuddin Nata. Peta Keragaman…,  30 



20 
 

mendukung semangat modernisme dan sekularisme di Iran, menjadi kekuatan penindas bagi masyarakat, 

yang berdampak diserukannya semangat pembebasan umat Islam oleh Imam Khomeini dan tumbangnya 

rezim Syah Iran tersebut melalui gelombang revolusi. Dalam bidang ekonomi, diterapkannya sistem 

kapitalis telah mematikan kegiatan produksi masyarakat yang bermodal kecil, sehingga yang kaya 

semakin kaya dan yang miskin semakin miskin. Untuk mengatasinya, maka dirasakan perlu untuk 

meninjau kembali semangat perekonomian Islam dengan konsep distribusi yang seimbang dan 

kesejahteraan yang merata, sehingga akan terbentuk sistem perekonomian Islam yang berasaskan pada 

semangat Islam. Dalam bidang informatika komunikasi, negara pemegang supremasi dunia, seperti 

Amerika dan negara-negara Eropa memiliki kebebasan untuk mempermainkan opini dunia, dimana 

terkadang informasi global yang mereka hembuskan memainkan peranan penting untuk mengatur alur 

kebijakan sebuah negara dan bahkan dapat dijadikan sebagai kekuatan untuk mengintimidasi dan 
menginvasi sebuah negara. Informasi melalui media massa dijadikan sebagai alat propaganda dan alat 

untuk menghancurkan identitas sebuah negara dan agama. Dalam skala ini, informasi yang tidak seimbang 

akan berperan sebagai alat penindas yang paling efektif untuk menghancurkan tatanan politik, sosial dan 

ekonomi dalam sebuah negara. Untuk mengatasi hal tersebut, maka perlu dikembangkan kekuatan 

komunikasi yang berbasis Islam, untuk dapat menghadirkan informasi yang proporsional. Dalam bidang 

ilmu pengetahuan dan teknologi, dimana kemajuan yang spektakuler dalam bidang itu, tidak disertai 

kemajuan yang linear dalam pemahaman agama, yang berimbas pada penindasan terhadap jiwa manusia 

itu sendiri, sehingga terjadilah dekadensi moral, dehumanisasi, alienisasi, degradasi kejiwaan dan berbagai 

kasus bunuh diri. Dengan demikian, perlu dikembangkan kemajuan ilmu dan teknologi yang didasarkan 

kepada semangat Islam dengan mementingkan substansi dan esensi, sehingga masyarakat modern akan 

terbebas dari paham materialisme, hedonisme dan pragmatisme yang hampa semangat spritual.  
  

2.3. Islam dan Teologi Pembebasan 
Islam terdiri dari aspek aqidah, ibadah dan muamalah. Ketiga aspek tersebut pada dasarnya 

mempunyai fungsi membebaskan manusia dari tatanan kehidupan yang tidak baik menjadi lebih baik. 

Islam hadir dengan mengusung semangat kebebasan, secara historis Islam berhasil mengikis penindasan, 

kebodohan dan perbudakan manusia. Secara gradual yang menjadi sasaran utama dari pembebasan itu 

adalah melepaskan manusia dari belenggu kemusyrikan kepada pengakuan tauhid. Setelah hal ini, Islam 
kemudian membebaskan manusia dari budaya dan pengekangan pikiran kepada sistem budaya dengan 

toleransi kerukunan untuk dapat menyatakan pendapat secara bebas. Setelah terbentuk paradigma tauhid 

yang berelaborasi dengan semangat pluralisme dan pola pikir yang benar, maka Islam kemudian 

memberikan bentuk terhadap pelaksanaan ibadah dalam bentuk yang sakral, baik untuk kepentingan dunia 

maupun akhirat. Islam tidak hanya sebagai sistem yang berkutat pada masalah keTuhanan (teocentris), 

tetapi Islam juga memberikan penekanan yang besar pada masalah keduniaan yang berkaitan dengan 

kehidupan manusia (anthropocentris). Dengan demikian, Islam adalah ajaran yang meninginkan manusia 

untuk menjadi makhluk yang paripurna terhindar dari kebodohan, kemiskinan, kemunduran, penindasan 

dan kejumudan. Islam ingin membebaskan manusia sehingga dapat memerankan tanggung jawab 

kekhalifahan di muka bumi dengan baik, sehingga akan terwujud keseimbangan antara kepentingan dunia 

dan akhirat13.    
Islam sebagai aqidah harus diyakini sebagai doktrin yang mengikat. Islam telah merumuskan 

bahwa semua urusan hidup manusia merupakan benang merah dari urusan yang bersifat keTuhanan, oleh 

karena itu semua aspek dalam kehidupan manusia mempunyai landasan yang utuh dalam sistem 

keTuhanan (tauhid). Relevansinya adalah Islam merupakan kutub yang tidak dapat terpisahkan dari kutub 

teologi pembebasan dan Islam bahkan mempunyai peluang besar dalam membuka diskursus teologi 

dengan berbagai tendensi yang berbeda sesuai dengan kebutuhan zamannya. 

                                                
13 Asghar Ali Engineer. Islam dan Pembebasan, cet I (Yogyakarta: LKiS, 1993), 4. 



21 
 

Dalam hal ini, terdapat beberapa prinsip tentang kemanusiaan sebagai wujud pembebasan terarah 

yang terdapat dalam teologi pembebasan Islam, diantaranya: Pertama. Islam memandang behwa 

kehadirannya di dunia ini dimaksudkan untuk mengubah masyarakat (an-naas) dari berbagai kegelapan 

kepada cahaya (miin az-zulumat ila an-nur). Term az-zulumat mengandung makna sebagai ketidaktahuan 

dan pelanggaran syariat Allah serta penindasan. Islam datang untuk membebaskan manusia dari 

kehidupan yang penuh kemaksiatan kepada hidup yang penuh ketaatan, dari kebodohan tentang syariat 

menuju pengertian tentang halal dan haram, dari kehidupan yang penuh beban dan belenggu penindasan 

kepada pembebasan. Inilah misi Islam yang sebenarnya, juga misi para nabi serta para pelanjut nabi (Q.S. 

al A’raf (7): 157). Kedua. Islam memandang perubahan sosial harus dimulai dari perubahan individual, 

dan ini harus disusul dengan perubahan institusional (Q.S. ar Ra’ad (13): 11). Setelah menganjurkan 

kewajiban zakat, Islam menetapkan institusi zakat. Setelah menganjurkan persaudaraan, Islam 
menetapkan institusi muakhat. Ketiga. Islam memandang pembebasan harus dimulai dari perubahan yang 

bersifat individual mulai dari peningkatan dimensi intelektual atau pengenalan terhadap syariat Islam, 

kemudian pengenalan pada dimensi ideologikal atau berpegang pada kalimat tauhid. Dimensi ritual 

merupakan refleksi bagi dimensi sosial. Misalnya, dengan kewajiban melaksanakan shalat maka manusia 

akan terbebas dari perbuatan fahsya dan munkar, mencegah manusia untuk tidak menindas orang lain dan 

membebaskan dirinya dari penindasan orang lain (Q.S. al Ankabut (29): 45). Pelaksanaan perintah shalat 

juga selalu diiringi dengan pelaksanaan zakat yang diharapkan dapat membebaskan manusia dari 

penindasan ekonomi (Q.S. al Ma’arij (70): 22-28). Dengan demikian, pelaksanaan ibadah berimplikasi 

dalam kehidupan sosial. Keempat. Islam memandang kemunduran umat Islam bukan hanya disebabkan 

karena kejahilannya tentang syariat Islam, tetapi juga pada ketimpangan struktur sosial dan ekonomi yang 

berujung pada penindasan kaum yang kuat. Ini dilukiskan Alquran ketika menjelaskan kemiskinan sebagai 
akibat dari tidak adanya usaha bersama untuk membantu kelompok lemah, adanya kelompok yang 

memakan kekayaan alam dengan rakus dan mencintai kekayaan secara berlebihan (Q.S. al Fajr (89): 18-

22). Karena itu, Islam mengajukan solusi pembebasan terhadap masalah ini dengan menganjurkan agar 

distribusi modal tidak hanya dinikmati orang kaya saja, tetapi harus merata di kalangan semua masyarakat 

(Q.S. al Hasyr (59): 7). Kelima. Islam memberikan batasan terhadap kebebasan dengan konsekwensi 

hukum yang seimbang dengan perbuatan yang dilakukan manusia (Q.S. an Nisa’ (4): 85). Manusia harus 

dapat menjalankan misi pembebasan karena hakikat hidup manusia adalah pemimpin (khalifah) (Q.S. al 

Baqarah (2): 30), melalui penindasan maka manusia akan kehilangan hak bagi kepemimpinannya, 

terutama hak untuk hidup dan mensejahterakan dirinya, maka melalui tanggung jawab kepemimpinan, 

manusia berhak untuk mendapatkan kelayakan dalam hidupnya yang termanifestasi dalam semangat 

perjuangan dan perubahan14.  

 Secara umum dapat disimpulkan bahwa Islam menganjurkan kepada pemeluknya untuk 
menentang penindasan dan memperjuangkan pembebasan. Secara tegas, Alquran menyebutkan, 

“…Mengapa kamu tidak mau berjuang di jalan Allah dan membebaskan orang-orang yang lemah baik 

laki-laki, wanita-wanita, maupun anak-anak yang semuanya berdoa: “Ya Tuhan kami keluarkanlah kami 

dari negeri ini yang zalim penduduknya dan berilah kami pelindung dari sisi Engkau dan berilah kami 

penolong dari sisi Engkau”. (Q.S. an Nisa’ (4): 75) 

 

2.4. Teologi Pembebasan Solusi Krisis Masyarakat Modern 
Arus perubahan sosial banyak didominasi oleh dua ideologi besar dunia, yaitu kapitalisme dan 

sosialisme. Diantara kedua aspek tersebut didirikan di atas paradigma yang berbeda, masing-masing 

mengklaim memiliki jawaban terhadap problem kehidupan masyarakat modern.  

Kapitalisme bertumpu pada mitos pertumbuhan yang berangkat pada masyarakat tradisional 

menuju masyarakat modern. Kapitalisme menganggap modernisme merupakan suatu keharusan sebagai 

                                                
14 Muh. Hanif Dhakiri. Paulo Freire, Islam…,  120-121. 



22 
 

pendorong kesejahteraan masyarakat. Faktor utama yang menjadi perhatian para pemikir kapitalis adalah 

faktor manusia dan sama sekali bukan struktur atau sistem. Oleh karenanya pula, mereka melihat 

kapitalisme yang ditransfer ke negara dunia ketiga menjadi developmentalisme atau yang di Indonesia 

populer dengan istilah pembangunan. Dengan demikian, kapitalisme akan berjalan secara hampir otomatis 

melalui akumulasi modal dengan tekanan bantuan dan hutang luar negeri. Perkembangan kapitalisme yang 

diharapkan dapat mensejahterakan kehidupan manusia ternyata berimbas pada kebalikannya, yaitu 

terciptanya kesenjangan dan kelas sosial. Kapitalisme meskipun secara kualitatif mengalami 

perkembangan, pada kenyataannya juga membawa dampak sosial ekonomi yang cukup luas, khususnya 

ketika tercipta kapitalisme industri. Munculnya industri ini meluaskan kelas pekerja hampir di semua 

negara maju. Mereka tinggal di kawasan kumuh (slums), kota baru tempat industri berkembang. Mereka 

bekerja berjam-jam dengan upah yang sangat rendah dengan kondisi yang tidak sehat. Pertumbuhan 
industri ini juga akan merusak stabilitas lembaga pedesaan sebagai tempat tinggal pekerja sebelumnya. Di 

samping itu, dalam sistem kapitalisme, modal tidak dapat dikendalikan karena sumbernya adalah 

kebebasan individu. Kebebasan ini akan merusak dan menguasai urusan produksi dan perekonomian, 

bahkan juga menguasai urusan politik dan sosial, dan memungkinkan terjadinya akumulasi kekayaan yang 

mencolok pada segelintir orang dan memperlebar perbedaan kekayaan antara individu dan kelas. 

Sosialisme muncul sebagai hasil dari revolusi sosial ketika massa rakyat dan kelas pekerja 

menyatukan kekuatan melawan kaum penindas untuk membangun masyarakat baru. Revolusi sosial 

merupakan titik kulminasi perjuangan kelas pekerja yang diintrodusir Marx dan Engels sebagai jawaban 

atas penindasan kaum borjuis kepada kelas buruh (proletar). Dengan demikian, untuk mengubah keadaan 

itu, yang dilakukan adalah dengan revolusi untuk membangun masyarakat sosialis yang bebas dari segala 

bentuk ketidakadilan dan penindasan. 
Akibatnya kapitalisme mengimplikasikan penderitaan manusia oleh ekploitasi ekonomi, 

sedangkan sosialisme mengimplikasikan penderitaan manusia oleh adanya dominasi politik. Bahkan 

dalam tradisi sosialisme yang diharapkan dapat menghilangkan penindasan, justru tercipta kelas baru yang 

menindas, karena terbentuknya sentralisasi kekuasaan di kalangan buruh (proletar), oleh karena itu dalam 

sistem sosialisme harus diciptakan mekanisme tangan besi untuk meredam dan mengontrol keseimbangan 

pendapatan. 

Dari kedua sistem tersebut, yang sebelumnya diharapkan sebagai media pembebasan manusia 

menuju kesejahteraan, tetapi yang terjadi sebaliknya, kedua sistem itu menjadi kekuatan utama yang 

melakukan penindasan terhadap manusia. Sehubungan dengan hal ini, Peter. L. Berger berpendapat: 

“…Para pengecam kapitalisme bertindak benar, apabila mereka menolak tindakan atau kebijaksanaan 

yang membenarkan kelaparan hari ini demi kemakmuran esok hari, dan mereka dapat dibenarkan pula 

jika mereka meragukan janji-janji itu. Para pengecam sosialisme bersikap benar apabila mereka menolak 
kebijaksanaan yang membenarkan kegiatan teror sekarang dengan janji memperoleh ketertiban hidup di 

kemudian hari dan mereka dapat dibenarkan jika meragukan apakah masa depan yang demikian dapat 

terwujudkan atau tidak…”15   

Dari berbagai kekecewaan terhadap otoritas sistem kapitalisme dan sosialisme, yang menjebak 

manusia dalam penindasan terselubung. Untuk mengatasi hal itu, Donald Eugene menyatakan bahwa jalan 

keluar menuju pembebasan dan transformasi sosial hanya dapat tercapai melalui modernisasi agama, 

sedangkan Ali Syari’ati menyatakan secara tegas bahwa Islamlah alternatif satu-satunya sebagai sebuah 

teologi pembebasan yang berperan sebagai solusi yang mampu memberikan jawaban (problem solving) 

dan merespon berbagai problem dan nestapa masyarakat modern. 

 

 

                                                
15 Peter L. Berger. Piramida Pengorbanan Manusia, cet I (Bandung: Iqra’, 1983), 4.  



23 
 

III. Penutup 

3.1. Kesimpulan 

Islam adalah ajaran yang membawa semangat pembebasan manusia menuju  proses transformasi 

dari keadaan yang tidak baik kepada keadaan yang lebih baik. Islam sebagai doktrin memberikan solusi 

terhadap berbagai problematika kehidupan manusia, terutama tentang penindasan, diskriminasi, 

marginalisasi dan intimidasi. Islam menampilkan diri dalam bentuk teologi pembebasan sebagai jawaban 

terhadap kekeruhan paham doktrin keagamaan yang beku serta memberikan peluang yang luas kepada 
pembongkaran (dekonstruksi) pemahaman agama yang kurang responsif terhadap perkembangan zaman. 

Secara aktual, Islam sebagai agama yang mempunyai ideologi pembebasan, ternyata di satu sisi dapat juga 

berperan sebagai penindas. Dengan demikian, Islam dapat berwatak ganda, apabila ditinjau dari sudut 

pandang yang berbeda. Kenyataan ini yang kemudian melahirkan tipologi pemkiran keIslaman, baik 

dengan kecenderungan eksklusifisme maupun inklusifismenya. 

Munculnya wacana teologi pembebasan dalam Islam tidak dapat dilepaskan oleh faktor kondisi 

sosial masyarakat yang terjebak pada marginalisasi sebagai objek utama penindasan kaum tiranik. 

Penindasan yang mengungkung manusia tidak hanya terbatas penindasan secara fisik, tetapi penindasan 

itu juga dapat mengambil bentuk dalam penindasan ekonomi, politik, informatika komunikasi dan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Kegagalan manusia untuk berlindung di balik sistem kapitalisme dan 

sosialisme yang sebelumnya diharapkan dapat meningkatkan kesejahteraan hidupnya dan 
membebaskannya dari segala bentuk penindasan, sebaliknya membawa manusia itu pada penindasan baru 

yang lebih terkoordinasi. Berangkat dari kenyataan tersebut, manusia kembali melirik agama yang 

diharapkan mampu menjadi katalisator pembebasan hidup manusia dari segala bentuk penindasan. 

   

3.2. Saran 

Berdasarkan pembahasan dan kesimpulan di atas, maka beberapa saran yang dapat diajukan adalah 

sebagai berikut: Pertama. Penguatan teologi pembebasan dalam studi dan dakwah Islam 

Teologi pembebasan Islam perlu dikembangkan secara berkelanjutan dalam kajian akademik dan praktik 
dakwah agar pemahaman keislaman tidak berhenti pada dimensi normatif-dogmatis, tetapi mampu 

melahirkan kesadaran kritis dan keberpihakan terhadap kaum tertindas. Kedua. Reorientasi pemahaman 

keagamaan yang kontekstual. Diperlukan upaya sistematis untuk mereorientasi pemahaman keagamaan 

menuju pendekatan yang substantif, kontekstual, dan emansipatoris, sehingga Islam dapat berfungsi 

sebagai kekuatan moral dan sosial dalam menjawab problem ketidakadilan, kemiskinan, dan 

marginalisasi. Ketiga. Rekomendasi kebijakan publik. Pemerintah dan lembaga keagamaan disarankan 

menjadikan nilai-nilai teologi pembebasan Islam sebagai dasar dalam perumusan kebijakan sosial, 

ekonomi, dan pendidikan, terutama kebijakan yang berorientasi pada keadilan distributif, pemberdayaan 

kelompok lemah, serta perlindungan hak asasi manusia. Keempat. Implementasi nyata dalam program 

sosial. Nilai teologi pembebasan Islam hendaknya diimplementasikan melalui program pemberdayaan 

ekonomi umat, pendidikan kritis, dan penguatan etika sosial, agar Islam tidak hanya hadir sebagai wacana 
teologis, tetapi sebagai solusi nyata atas krisis masyarakat modern. 

 

 

 

 

 

 

 



24 
 

Referensi 

 
Ali Engineer, Asghar. Islam dan Pembebasan, Cet.I, Yogyakarta: LKiS, 1993. 

Azra, Azyumardi. Konteks Berteologi di Indonesia, Cet.I, Jakarta: Paramadina, 1999. 

Berger, Peter L. Piramida Pengorbanan Manusia, Cet.I, Bandung: Iqra’, 1983. 

Dhakiri, Muh. Hanif. Paulo Freire, Islam dan Pembebasan, Cet.I, Jakarta: Djambatan, 2000. 

Kuntowijoyo. Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia, Cet.I, Yogyakarta: Shalahuddin Press, 1985 

Machasin. Islam Teologi Aplikatif, Cet.I, Yogyakarta: Pustaka Alief, 2003. 

Nata, Abuddin. Peta Keragaman Pemikiran Islam di Indonesia, Cet.I, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 

2001. 

Saifuddin Anshari, Endang. Wawasan Islam, Cet.I, Jakarta: Gema Insani Press, 2004. 

Woodward, Mark R.  (Ed.). Jalan Baru Islam. (terj.) Ihsan Ali Fauzi, dari judul asli Toward A New 

Paradigm, Cet. I, Bandung: Mizan, 1998. 
 

 

 

 


	I. Pendahuluan

